
n.s. VII, 1
(XXXV,  59)
2025

n.s. V
II, 1 (X

X
X

V
, 59) 2025 faem

n.s. VII, 1
(XXXV,  59)
2025

n.s. V
II, 1 (X

X
X

V
, 59) 2025 faem

n.s. VII, 1
(XXXV,  59)
2025

n.s. V
II, 1 (X

X
X

V
, 59) 2025 faem

€ 25,00





n.s. VII, 1
(XXXV, 59)

2025

La scuola degli antichi e dei moderni
a cura di
Grazia Maria Masselli



DIRETTORI
Giulio Ferroni, Raffaele Perrelli, Giovanni Polara

DIRETTORE RESPONSABILE
Nuccio Ordine

REDATTORE EDITORIALE
Francesco Iusi

COMITATO SCIENTIFICO
Giancarlo Abbamonte (Università di Napoli – Federico II), Mariella Bonvicini (Università 
di Parma), Claudio Buongiovanni (Università della Campania – Luigi Vanvitelli), Mirko 
Casagranda (Università della Calabria), Chiara Cassiani (Università della Calabria), Irma 
Ciccarelli (Università di Bari – Aldo Moro), Benedetto Clausi (Università della Calabria), 
Silvia Condorelli (Università di Napoli – Federico II), Franca Ela Consolino (Università 
dell’Aquila), Roberto Dainotto (Duke University), Arturo De Vivo (Università di Napoli 
– Federico II), Paolo Desogus (Sorbonne Université), Rosalba Dimundo (Università di 
Bari – Aldo Moro), Stefano Ercolino (Università di Venezia – Ca’ Foscari), Maria Cristina 
Figorilli (Università della Calabria), Adelaide Fongoni (Università della Calabria), John 
Freccero (New York University), Margherita Ganeri (Università della Calabria), Marco Gatto 
(Università della Calabria), Yves Hersant (École des Hautes Études en Sciences Sociales – 
Paris), Giovanni Laudizi (Università del Salento), Romano Luperini (Università di Siena), 
Grazia Maria Masselli (Università di Foggia), Paolo Mastandrea (Università di Venezia – Ca’ 
Foscari), Fabio Moliterni (Università del Salento), Laurent Pernot (Université de Strasbourg), 
Orazio Portuese (Università di Catania), Chiara Renda (Università di Napoli – Federico II), 
Alessandra Romeo (Università della Calabria), Amneris Roselli (Istituto Orientale di Napoli), 
Stefania Santelia (Università di Bari – Aldo Moro), Niccolò Scaffai (Università di Siena), 
Alden Smith (Baylor University – Texas), Marisa Squillante (Università di Napoli – Federico 
II), María Alejandra Vitale (Universidad de Buenos Aires), Stefania Voce (Università di 
Parma), Heinrich von Staden (Princeton University), Winfried Wehle (Eichstätt Universität), 
Bernhard Zimmermann (Albert-Ludwigs-Universität – Freiburg im Breisgau)

COMITATO DI REDAZIONE 
Francesca Biondi, Mariafrancesca Cozzolino, Emanuela De Luca, Enrico De Luca, 
Fabrizio Feraco, Ornella Fuoco, Carmela Laudani, Giuseppe Lo Castro, Piergiuseppe 
Pandolfo, Federica Sconza

«Filologia Antica e Moderna» è una rivista scientifica double blind peer-reviewed

I contributi proposti per la valutazione (articolo, saggio, recensione) redatti in forma definitiva 
secondo le norme indicate sul sito web www.filologiaanticaemoderna.unical.it, devono essere 
inviati in formato elettronico all’indirizzo redazione.faem@unical.it.
I libri e le riviste per scambio e recensione devono essere inviati al Comitato di Redazione
di «Filologia Antica e Moderna» presso il Dipartimento di Studi Umanistici,
Università della Calabria, 87030 Arcavacata di Rende (Cosenza)
Per l’acquisto di un numero o l’abbonamento (due numeri all’anno, € 40,00) rivolgersi a: 
Rubbettino Editore - Viale Rosario Rubbettino, 10 - 88049 Soveria Mannelli (CZ)
Pubblicazione realizzata con il contributo di Ateneo per la politica della Qualità della Ricerca e della 
Terza Missione dell’Università di Foggia - Dipartimento di Studi Umanistici - Sezione Filologie, 
Letterature e Lingue.
Tutti i contributi sono gratuitamente disponibili sul sito [http://www.filologiaanticaemoderna.
unical.it/] trascorsi tre mesi dalla pubblicazione.
Registrazione Tribunale di Cosenza N. 517 del 21/4/1992

ISSN 1123-4059



FILOLOGIA ANTICA E MODERNA
N.S. VII, 1 (XXXV, 59), 2025

Introduzione

Grazia Maria Masselli
VII	 La scuola degli antichi e dei moderni: 	  

alcune osservazioni

Articoli

Menico Caroli
3	 La scuola domestica delle aristocratiche ateniesi, 	  

tra arte e teatro
Anna Maria Cotugno

27	 Il dibattito sulla scuola in Puglia nel primo Novecento
Dalila D’Alfonso

45	 Sulla necessità dell’‘indirizzo agrario’: a scuola 	  
da Columella
Tiziana Ingravallo

65	 La scuola delle donne e il pensiero radicale inglese�: 	 
le Letters on Education di Catharine Macaulay
Vincenzo Lomiento

77	 La pedagogia e le emozioni nelle Confessioni di Agostino
Maria Stefania Montecalvo

101	 Jean-Baptiste-Gaspard d’Ansse de Villoison e le lezioni su 
Pindaro (1799-1800)
Gianni Antonio Palumbo

141	 Vita scolastica e riflessione sull’istruzione� nell’opera di 
Piero Calamandrei
Matteo Pellegrino

157	 Formazione letteraria nel teatro ateniese del V sec. a.C.�: 	
un caso di studio



Tiziana Ragno
171	 «Come se fossero contemporanei»�. Gaetano Salvemini, 	

la nuova scuola classica e il nuovo latino
Francesca Sivo

205	 Parole e immagini nella pedagogia di Comenio�: 	  
tra auctoritas antica e innovazione multimediale
Antonella Tedeschi

251	 Il rhetor alla prova del Debate
Sebastiano Valerio

269	 “Nel mezzo del cammin”�: percorsi narrativi e di orientamento 
didattico nella letteratura italiana



Filologia Antica e Moderna	N .S. VII, 1 (XXXV, 59), 2025

Matteo Pellegrino

Formazione letteraria nel teatro ateniese  
del V sec. a.C.�: un caso di studio

Chi voglia studiare il background culturale della polis del V sec. a.C. 
non può prescindere dal porsi le seguenti domande: quale cultura circo-
lava in Atene? In quali forme e in quali modi tale cultura era trasmessa 
ai vari strati della popolazione? Come si formava la memoria letteraria 
dei cittadini, e, dunque, del pubblico delle performances teatrali1?

Il rapporto tra testo letterario, natura del suo destinatario e meccani-
smi che regolano il funzionamento della memoria letteraria del pubblico 
sono stati studiati da Jurij Michajlovič Lotman, in un saggio che, pubbli-
cato in Italia nel 1980, si fonda sull’analisi dell’opera poetica di Aleksandr 
Sergeevič Puškin (1799-1837), ma presenta spunti metodologici utili 
anche per gli studiosi di antichistica2: affinché un messaggio poetico sia 
pienamente decodificato dal destinatario (il pubblico) è indispensabile 
che tra questi e il mittente (l’autore) esista una comune memoria lette-
raria, perché, altrimenti, l’assenza di questa condizione rende il testo 
incomprensibile e indecifrabile. Ne deriva che, quanto più scarna è la 

1 Sulla memoria letteraria del pubblico che assisteva agli spettacoli teatrali nell’Atene 
del V sec. a.C. rinvio a G. Mastromarco, Introduzione a Aristofane, Roma-Bari, Laterza, 
1994, pp. 141-159.

2 Cfr. J.M. Lotman, Il testo e la struttura del pubblico, in J.M. Lotman, Testo e contesto. 
Semiotica dell’arte e della cultura, Roma-Bari, Laterza, 1980, pp. 191-198 (Edizione italiana 
a cura di S. Salvestroni. Titolo originale: Tekst i struktura auditorii, «Trudy po znakovym 
sistemam» 1977, pp. 55-61).



158 Matteo Pellegrino

memoria del pubblico, tanto più puntuale e circostanziato deve essere il 
messaggio dell’autore.

Quando un testo letterario è destinato alla fruizione di un pubblico 
vasto ed eterogeneo, quale è appunto il pubblico degli spettacoli teatrali 
del V sec. a.C., l’autore, se vuole che il suo messaggio sia recepito dalla 
totalità (o dalla maggioranza) degli spettatori, non potrà prescindere da 
quella che è la memoria letteraria comune alla totalità (o alla maggio-
ranza) degli spettatori.

Nell’Atene del V secolo un ruolo importante nella diffusione della 
cultura letteraria era svolto dalla scuola3: nel Protagora (325d-326c) Pla-
tone descrive il curriculum degli studi scolastici del suo tempo (che vero-
similmente non doveva essere dissimile da quello dei decenni precedenti): 
al primo livello, fondato su lezioni di ginnastica e sull’apprendimento 
dell’alfabeto, gli Ateniesi, dopo aver acquisito le conoscenze basilari 
relative alla lettura e alla scrittura, imparavano a memoria i grandi poeti 
del passato, soprattutto Omero, che svolgeva la funzione di vera e propria 
summa enciclopedica dei miti e della cultura della Grecità4; al secondo 
livello, che prevedeva l’insegnamento della musica e, in particolare, della 

3 Sull’educazione nell’Atene dell’età classica si vedano almeno H.I. Marrou, Storia 
dell’educazione nell’antichità, Roma, Editrice Studium, 19713, pp. 65-132 (Trad. it. di U. 
Massi. Titolo originale: Histoire de l’éducation dans l’antiquité, Paris, Éd. du Seuil, 19656); 
J. Bowen, Storia dell’educazione occidentale, vol. I: Il mondo antico: l’Oriente e il Medi-
terraneo dal 2000 a.C. al 1054 d.C., Milano, Mondadori, 1979, pp. 87-134 (Trad. it. di G.A. 
De Toni. Titolo originale: A History of Western Education, vol. I: The Ancient World: Orient 
and Mediterranean 2000 B.C. - A.D. 1054, London, Methuen, 1972); D. Jouanna, Nascere 
e crescere nell’Atene di Pericle, Roma, Carocci, 2019, pp. 101-116 (Trad. it. di F. Buscemi. 
Titolo originale: L’enfant grec au temps de Périclès, Paris, Les Belles Lettres, 2017). Per 
ulteriore bibliografia sulla diffusione dell’alfabetismo ad Atene rinvio a G. Cavallo, Scrivere 
e leggere nella città antica, Roma, Carocci, 2019, pp. 35-36 n. 1.

4 Come ha mostrato D. Lanza, Lingua e discorso nell’Atene delle professioni, Napoli, 
Liguori, 1979, p. 66, Omero fungeva da vero e proprio abbecedario per i Greci, al pari della 
Bibbia nelle grandi campagne calviniste di alfabetizzazione nell’era moderna: «Imparare a 
leggere Omero,», osserva lo studioso, «e accanto a lui gli altri maggiori poeti della tradizione, 
significava infatti imparare a riconoscerlo negli strani segni impressi sulla tavoletta, decifrare 
quei segni per poi saperli riprodurre». Sul ruolo fondamentale dei poemi omerici nell’edu-
cazione dei Greci si veda anche J.M. Díaz Lavado, Homero y la escuela, in J.A. Fernández 
Delgado-F. Pordomingo-A. Stramaglia (Eds.), Escuela y Literatura en Grecia Antigua, Actas 
del Simposio Internacional (Universidad de Salamanca, 17-19 Noviembre de 2004), Cassino, 
Edizioni dell’Università degli Studi di Cassino, 2007, pp. 207-224.



159Formazione letteraria nel teatro ateniese del V sec. a.C.

cetra, il ragazzo imparava a cantare i grandi poeti lirici, monodici e corali, 
che rappresentavano altri utili ‘veicoli culturali’ dei miti antichi. È però 
noto che nell’Atene del V e IV secolo la scuola non era un’istituzione 
pubblica: l’istruzione era impartita a pagamento ed era molto costosa, per 
cui solo i figli delle famiglie più facoltose seguivano l’intero curriculum 
studiorum; gli esponenti delle famiglie meno agiate non potevano che 
accontentarsi dei soli studi elementari, stentando, come ricorda Platone 
nel Fedro (242c), persino a leggere l’alfabeto (οἱ τὰ γράμματα φαῦλοι). 
Ne consegue che negli ultimi decenni del V sec., pur essendosi diffusa 
e ramificata quella che potremmo definire l’‘alfabetizzazione di base’, 
una buona educazione letteraria sia rimasta patrimonio dei ceti social-
mente ed economicamente più elevati5. In tale contesto è facile capire 
come i detentori del potere politico organizzassero il consenso culturale 
della comunità attraverso la messa in scena di opere teatrali: il teatro, 
intimamente e istituzionalmente legato alla vita della polis, rappresenta-
va, con la messa in scena di tragedie, drammi satireschi e commedie, lo 
spazio privilegiato per la mediazione del consenso della città egemone, 
nonché il più efficace veicolo di trasmissione e ricezione del comune 
patrimonio culturale e mitologico della Grecità. E parimenti ‘educativa’ 
era l’istituzione di agoni rapsodici e ditirambici. In occasione sia delle 
Panatenee, la più prestigiosa delle feste ateniesi, sia di altre festività 
attiche, si svolgevano agoni rapsodici, durante i quali venivano recitati i 
poemi omerici6: studiato a scuola e recitato negli agoni, il testo omerico 

5 Illuminante è in tal senso il contributo di G.F. Nieddu, Alfabetismo e diffusione sociale 
della scrittura nella Grecia arcaica e classica: pregiudizi recenti e realtà documentaria, 
«Scrittura e Civiltà» VI, 1982, pp. 233-261 (poi in La scrittura ‘madre delle Muse’: agli esordi 
di un nuovo modello di comunicazione culturale, Amsterdam, Hakkert, 2004, pp. 13-44); 
sulla circostanza che la circolazione libraria risultasse ‘circoscritta’ a un numero non elevato 
di fruitori ha richiamato l’attenzione G. Mastromarco, La paratragodia, il libro, la memoria, 
in E. Medda-M.S. Mirto-M.P. Pattoni (a cura di), ΚΩΜΩΙΔΟΤΡΑΓΩΙΔΙΑ. Intersezioni del 
tragico e del comico nel teatro del V secolo a. C., Atti delle giornate di studio (Pisa, Scuola 
Normale Superiore, 24-25 giugno 2005), Pisa, Edizioni della Normale, 2006, pp. 137-147. Su 
sviluppo e limiti dell’istruzione nel periodo classico cfr. anche Chr. Pébarthe, Cité, démocratie 
et écriture. Histoire de l’alphabétisation d’Athènes à l’époque classique, Paris, De Boccard, 
2006, pp. 15-110.

6 Sulle esecuzioni epico-rapsodiche, che anche nei secoli V e IV si svolgevano con una 
certa continuità in Attica e fuori dell’Attica, cfr. M.R. Pallone, L’epica agonale in età elleni-
stica, «Orpheus» n.s. V, 1984, p. 160.



160 Matteo Pellegrino

era dunque particolarmente familiare a larghi strati della popolazione 
ateniese. C’è di più: Ateneo (XIV 620c) attesta che, oltre ai poemi ome-
rici, i rapsodi recitavano e cantavano negli agoni e nelle feste Esiodo, 
Archiloco, Mimnermo, Focilide: un ricco e complesso repertorio di poeti 
dell’età arcaica, che dovevano, dunque, godere di una certa fama anche 
tra la gente meno ‘acculturata’7.

In occasione delle feste della polis avevano luogo anche agoni ci-
tarodici e aulodici; e in particolare nel corso delle Dionisie cittadine si 
svolgevano gli agoni ditirambici8; ma c’è ragione di credere che autori 
come Alcmane, Stesicoro, Simonide, Bacchilide e Pindaro risultassero 
difficilmente comprensibili a un vasto pubblico: la conoscenza di questi 
autori era infatti patrimonio pressoché esclusivo di quella classe privi-
legiata che aveva frequentato i livelli più alti dell’istruzione scolastica e 
che circoscriveva di fatto la memoria dei componimenti dei lirici corali 
allo spazio elitario dei simposi aristocratici9. La gran parte dei cittadini 

7 Sul quattordicesimo libro dei Deipnosofisti, che contiene una preziosa raccolta di infor-
mazioni su musica, danze e performances epico-rapsodiche, si rinvia qui a S. Rougier-Blanc 
(dirigé par), Athénée de Naucratis, Le banquet des savants, livre XIV. Spectacles, chansons, 
danses, musique et desserts (Texte, traduction et notes - Études et travaux), I-II, Bordeaux, 
Ausonius, 2018.

8 Cfr. A. Pickard-Cambridge, Dithyramb Tragedy and Comedy, Second Edition revised by 
T.B.L.Webster, Oxford, Clarendon Press, 1962, pp. 1-59; e, più di recente, G. Ieranò, Il ditiram-
bo di Dioniso. Le testimonianze antiche, Roma, Istituti Editoriali e Poligrafici Internazionali, 
1997 (sugli agoni ditirambici in Atene e in altre località della Grecia e dell’Asia Minore cfr. 
in particolare le pp. 233-287, 331-361); e B. Zimmermann, Dithyrambos. Geschichte einer 
Gattung, Berlin, Verlag Antike, 20082, pp. 32-39.

9 Come ha mostrato J. Irigoin, Histoire du texte de Pindare, Paris, Klincksieck, 1952, 
pp. 16-20, il testo pindarico, che pure era materia di studio ancora nella seconda metà del 
V secolo, sarebbe progressivamente scomparso dal sistema scolastico ateniese agli inizi del 
IV secolo. Sull’importanza del simposio come luogo di conservazione e di evoluzione della 
cultura ‘letteraria’ greca cfr. M. Vetta, Poesia simposiale nella Grecia arcaica e classica, in M. 
Vetta (a cura di), Poesia e simposio nella Grecia antica. Guida storica e critica, Roma-Bari, 
Laterza, 1983, pp. xi-lx; O. Murray, Sympotic History, in O. Murray (Edited by), Sympotica. 
A Symposium on the Symposion, Oxford, Clarendon Press, 1990, pp. 3-13 (poi in O. Murray, 
The Symposion: Drinking Greek Style. Essays on Greek Pleasure 1983-2017 [edited by V. 
Cazzato with illustrations by M. Gabriel], Oxford-New York, Oxford UP, 2018, pp. 31-42). 
Sul repertorio degli skolia destinato nell’Atene del tardo V secolo ad essere integrato e gra-
datamente sostituito da materiale in origine non specifico del simposio (composizioni intere o 
excerpta dai grandi lirici monodici e corali, parti liriche di tragedie e commedie) cfr. ad es. G. 
Mastromarco, Aristofane a simposio, in M. Vetta-C. Catenacci (a cura di), I luoghi e la poesia 



161Formazione letteraria nel teatro ateniese del V sec. a.C.

che non possedeva una buona istruzione musicale dovette essere dunque 
estranea alla conoscenza della lirica corale10.

A questo punto è lecito chiedersi quali fossero gli elementi fondanti di 
alcuni miti greci e come tali miti venissero recepiti nel teatro ateniese. In 
questa sede, a titolo esemplificativo, prenderò in esame il mito di Medea 
portato in scena da Euripide, non prima però di aver precisato che un 
altro importante veicolo di divulgazione culturale era naturalmente l’arte 
figurativa11. Per quello che riguarda la nostra indagine, l’iconografia del 
mito di Medea è, sì, ben attestata, ma soprattutto nella ceramografia, un 
genere ‘privato’ che godeva di una circolazione per così dire ‘limitata’, 
e non svolgeva quel ruolo di ‘trasmissione di saperi’ che solo l’arte mo-
numentale e celebrativa, che costituiva il veicolo pubblico e ufficiale di 

nella Grecia antica, Atti del Convegno (Università ‘G. d’Annunzio’ di Chieti-Pescara, 20-22 
aprile 2004), Alessandria, Edizioni dell’Orso, 2006, pp. 265-278; una sapiente e aggiornata 
rassegna bibliografica, pur nella consapevolezza che la tematica simposiale abbia raggiunto 
«dimensioni indominabili», offre M. Napolitano, I Greci, i Romani e… il simposio, Roma, 
Carocci, 2024, pp. 199-204.

10 Che la gran parte del pubblico degli agoni o delle feste pubbliche avesse difficoltà a 
comprendere pienamente la poesia corale ha argomentato L.E. Rossi, I poemi omerici come 
testimonianza di poesia orale, in AA. VV., Storia e civiltà dei Greci, vol. I: Origini e svilup-
po della città, tomo 1: Il medioevo greco, Milano, Bompiani, 1978, pp. 73-147 (poi in L.E. 
Rossi, κηληθμῷ δ᾽ ἔσχοντο. Scritti editi e inediti, a cura di G. Colesanti e R. Nicolai, con la 
collaborazione scientifica di M. Broggiato-A. Ercolani-M. Giordano-L. Lulli-M. Napolitano-R. 
Palmisciano-L. Sbardella-M. Sonnino, I-III, Berlin-Boston, de Gruyter, 2020; vol. II: Lette-
ratura, pp. 25-99).

11 Per un’analisi dell’iconografia di Medea nell’arte figurativa antica cfr. ad es. M. Schmidt, 
LIMC VI.1, 1992, s.v. Medeia, pp. 386-398; Ch. Sourvinou-Inwood, Medea at a Shifting Di-
stance: Images and Euripidean Tragedy, in J.J. Clauss-S.I. Johnston (Editors), Medea. Essays 
on Medea in Myth, Literature, Philosophy, and Art, Princeton, Princeton UP, 1997, pp. 253-296; 
M.J. Strazzulla, Medea nell’iconografia greca dalle origini al V secolo a.C., «Kleos» XI, 2006, 
pp. 631-672 (poi in M.J. Strazzulla, Percorsi tra le immagini. Scritti di archeologia e storia 
dell’arte antica, a cura di R. Di Cesare-D. Liberatore, Bari, Edipuglia, 2020, pp. 421-436); 
C. Catenacci, L’infanticidio di Medea. Tragedia e iconografia, in A. Martina-A.-T. Cozzoli 
(a cura di), La tragedia greca. Testimonianze archeologiche e iconografiche, Atti del Conve-
gno (Roma, 14-16 ottobre 2004), Roma, Università degli Studi di Roma Tre, Dipartimento 
di Studi sul Mondo Antico, 2009, pp. 111-133; L. Rebaudo, Medea sul carro: prototipo vs 
genotipo. Il problema della trasmissione a distanza delle iconografie, in E. Degl’Innocenti-
A. Consonni-L. Di Franco-L. Mancini (a cura di), Mitomania. Storie ritrovate di uomini ed 
eroi (con la collaborazione di S. Airò), Atti della Giornata di Studi (Taranto, 11 aprile 2019), 
Roma, Gangemi, 2019, pp. 100-119.



162 Matteo Pellegrino

propaganda, poteva esercitare in modo sistematico e ‘universale’12. Ne 
consegue che l’immagine artistica di Medea, che pure è caratterizzata 
da una lunga storia iconografica che va dal VII sec. a.C. agli inizi del III 
sec. d.C., rimase probabilmente circoscritta a un gruppo di fruitori elitari. 
Né va sottaciuta l’importanza della tradizione popolare che verosimil-
mente contribuì al proliferare di varianti, ramificazioni e manipolazioni 
del mito, e che certamente incise soprattutto sulla formazione di quelle 
fasce sociali (medie o basse) che erano rimaste escluse dai più alti livelli 
di istruzione; ma, per quanto concerne il mito di Medea, la consistenza 
di questo ‘sottobosco’ culturale pare, a quel che mi risulta, di difficile 
decodificazione13.

Esaminiamo dunque la leggenda rappresentata da Euripide. Nell’im-
maginario della cultura occidentale il mito di Medea è fissato secondo 
le modalità delineate nel capolavoro euripideo messo in scena agli inizi 
della Guerra del Peloponneso, nel 431 a.C., in una competizione in cui 
la tetralogia del sommo drammaturgo (che oltre a Medea comprendeva 
Filottete, Ditti e il dramma satiresco I mietitori) si classificò all’ultimo 
posto, il terzo, dopo le opere di Euforione e di Sofocle14. Che il dramma 
euripideo non avesse incontrato i favori del pubblico ateniese si può ve-
rosimilmente spiegare in base alla circostanza, opportunamente rilevata 
da Ghiron-Bistagne, che «les Athéniens avaient été choqués par le per-
sonnage de Médée, qui, malgré un portrait psychologiquement cohérent 
et pathétique, finit par commettre un crime contre nature»15.

12 Cfr. C. Isler-Kerényi, Immagini di Medea, in B. Gentili-F. Perusino (a cura di), Medea 
nella letteratura e nell’arte, Venezia, Marsilio, 2000, pp. 117-138.

13 Sull’importanza della tradizione popolare ai fini della trasmissione (con mutamenti e 
rielaborazioni) del patrimonio mitologico classico al di fuori dei tradizionali recinti che rinchiu-
devano, per così dire, la letteratura ‘alta’ e i suoi dotti fruitori cfr. O. Pecere-A. Stramaglia (a 
cura di), La letteratura di consumo nel mondo greco-latino, Atti del Convegno internazionale 
(Cassino, 14-17 settembre 1994), Cassino, Università degli Studi di Cassino, 1996. Che il mito 
di Medea si fondasse su «poetic and oral traditions» familiari al pubblico euripideo, ma che 
costituiscono purtroppo ancora «a lack of information» per gli studiosi moderni, ha, ad es., 
posto in rilievo Mastronarde, Euripides. Medea. Edited by D.J. M., Cambridge, Cambridge 
UP, 2002, pp. 44-45.

14 Cfr. hypothesis, vol. II, 139.3-5 Schwartz = DID C 12 in TrGF2 I, p. 46.
15 P. Ghiron-Bistagne, Les avatars de la légende de Médée dans la tragédie post-euri-

pidéenne et à l’époque gallo-romaine, «Cahiers du GITA» II, 1986, p. 121.



163Formazione letteraria nel teatro ateniese del V sec. a.C.

Non è in discussione il fatto che, nelle sue linee generali, il mito 
relativo alla maga della Colchide fosse noto agli spettatori16: la saga di 
Medea non nasce con Euripide e, nel momento in cui il tragediografo 
ne rappresenta gli episodi salienti, si ispira a una consolidata tradizione 
veicolata, per così dire, attraverso tre importanti media culturali (la poesia 
epica, il tramite, sia pure più selettivo, della lirica, e le rappresentazioni 
teatrali)17; se, dunque, il mito dell’eroina della Colchide, risalente alle 

16 Personaggio complesso e polivalente nei suoi stati d’animo, dotato di impressionante 
razionalità e insieme di travolgente passionalità, Medea ha fortemente colpito l’immaginario 
collettivo già prima di Euripide: le testimonianze letterarie, archeologiche, iconografiche 
pertinenti al suo mito (oltre che le linee fondanti del suo Fortleben nelle varie espressioni 
della cultura occidentale nel corso dei secoli sino ai nostri giorni) sono raccolte e esaminate 
da A. Martina, Euripide, Medea. I. Prolegomena, Pisa-Roma, Fabrizio Serra Editore, 2018.

17 In merito a questi tre ‘veicoli culturali’ del mito di Medea mi sia consentito rinviare a 
M. Pellegrino, Il mito di Medea nella memoria letteraria della polis del V sec. a.C., «Kleos» 
XI, 2006, pp. 523-538. Qui basterà ricordare che, per quanto riguarda la poesia epica, Omero 
non menziona direttamente Medea, ma ricorda alcuni personaggi e particolari mitici connessi 
con le imprese di Giasone: la nave Argo e il passaggio delle Simplegadi (cfr. Od. XII, 59-72), 
le genealogie di Pelia, sovrano di Iolco, e di Esone, padre di Giasone (cfr. Od. XI, 256-259), 
e Eeta, il padre di Medea, citato come figlio del Sole e fratello di Circe (cfr. Od. X, 136-138). 
Medea è invece menzionata nella Teogonia di Esiodo come la fanciulla «dalle belle caviglie» 
(Μήδειαν ἐύσφυρον: v. 961) e «dagli occhi neri» (ἑλικώπιδα κούρην: v. 998) che Giasone 
condusse con sé per farne la sua sposa (cfr. vv. 992-1002); sugli occhi di Medea che hanno 
«a che fare con una forma di magnetismo insieme sovrannaturale e animalesco» cfr. P. Li 
Causi, L’ombra del mostruoso. Una analisi della caratterizzazione ‘teratologica’ di Medea 
in Euripide, Esiodo e Apollonio Rodio, «Dionysus ex machina» [d’ora in poi «DeM»] IX, 
2018, p. 153. Nell’ambito della poesia lirica, riferimenti a particolari e vicende del mito di 
Medea ricorrono in Ibico (fr. 291 Page-Davies) e in Simonide (frr. 545, 548, 558 Page = frr. 
269, 270, 278 Poltera), nonché nella Olimpica XIII (vv. 53-54) e nella Pitica IV (vv. 71-254) 
di Pindaro. Per quanto riguarda il teatro, non poche furono le tragedie che rinverdirono i fasti 
del mito della maga orientale: come ha osservato A. Lesky, La poesia tragica dei Greci, Bolo-
gna, Il Mulino, 1996, p. 781 (Trad. it. di P. Rosa. Revisione di V. Tammaro. Edizione italiana 
a cura di V. Citti. Edizione originale: Die tragische Dichtung der Hellenen, Vandenhoeck & 
Ruprecht, Göttingen 19723), oltre alla triade tragica Eschilo-Sofocle-Euripide, è nota «una 
lunga serie di nomi di poeti, qua e là ravvivata da alcuni loro versi. Nulla consente di supporre 
che la tradizione ci abbia privato di opere molto importanti». Sugli episodi del mito di Medea 
messi in scena nel teatro greco sono istruttivi i contributi di A. Melero, Les autres Médées du 
théâtre grec, «Pallas» XLV, 1996, pp. 57-68; Id., Las otras Medeas del teatro griego, in A. 
López-A. Pociña (Eds.), Medeas. Versiones de un mito desde Grecia hasta hoy, vol. I, Gra-
nada, Universidad de Granada, 2002, pp. 315-328; e di J.A. López Férez, Mitos en las obras 
conservadas de Eurípides, in J.A. López Férez (Ed.), Mitos en la literatura griega arcaica y 
clásica, Madrid, Ed. Clásicas, 2002, pp. 242-249. Le vicende di Medea ispirarono non solo i 
tragediografi, ma anche i commediografi: dell’argomento mi sono più diffusamente occupato 



164 Matteo Pellegrino

origini stesse della Grecità, ebbe modo di distendersi e ramificarsi nei 
circuiti culturali della polis e non solo della polis18, c’è da chiedersi se 
il pubblico presente alla messa in scena del dramma euripideo fosse in 
grado di comprendere e apprezzare (e l’insuccesso del dramma dimostra 
forse che non fu così) quell’evento della vita di Medea che con Euripide 
raggiunse la più ampia diffusione: l’infanticidio, l’episodio più rappre-
sentato e discusso nelle plurime rielaborazioni del mito all’interno della 
produzione letteraria occidentale antica e moderna19. L’intero dramma 

in M. Pellegrino, Il mito di Medea nella rappresentazione parodica dei commediografi greci, 
«Cuadernos de Filología Clásica (Estudios griegos e indoeuropeos)» XVIII, 2008, pp. 201-
216; e cfr. anche A.M. Belardinelli, Aristofane e la Medea di Euripide, «DeM» IV, 2013, pp. 
63-84 (con particolare riferimento alle riprese aristofanee), e F. Favi, Fliaci.  Testimonianze e 
frammenti, Heidelberg, Verlag Antike, 2017, pp. 167-168 (per quanto attiene alla rielaborazione 
del mito nella tradizione fliacica).

18 Come ha osservato Tedeschi, «la Medea trascende […] il mito, noto già ad Omero (Od. 
XII, 70) e mirabilmente ricordato da Pindaro nella Pitica IV. La realtà contemporanea si intreccia e 
a volte si sovrappone a quella atemporale del mito arricchendola di nuovi significati, consentendo 
al tragediografo di proporre una problematicità diversa e attuale, soprattutto in quei passi in cui 
il discorso tende a generalizzare il caso personale dei personaggi sulla scena. In Euripide non 
sono più i valori eroici ad emergere, anzi essi vengono sviliti nella dimensione del quotidiano 
in cui si trovano ad agire i protagonisti della vicenda» (Euripide. Medea a cura di G. T., Firenze, 
Sansoni, 1985, p. 8; e cfr. anche Id., Commento alla Medea di Euripide, Trieste, EUT, 2010, p. 
7). Sulla circostanza che dalla trama tragica della Medea affiori una realtà latente che a volte si 
sovrappone alla storia mitica, l’arricchisce di nuovi significati e permette a Euripide di proporre 
una diversa spiegazione degli eventi con uno sguardo attento ai problemi contemporanei, si veda 
più di recente G. Tedeschi, Medea va in città, «DeM» VIII, 2017, pp. 30-54.

19 Sulla condizione di Medea, nella costruzione della cui complessità si mescolano in 
una dialettica mutevole le diverse immagini di madre infanticida, maga, sacerdotessa e esule 
(dalla Colchide, da Iolco, da Corinto, da Atene, poi di nuovo in Asia e in Colchide fino all’ap-
prodo definitivo nei Campi Elisi), getta luce C. Catenacci, Medea esule, in A. Camerotto-F. 
Pontani (a cura di), Xenia. Migranti, stranieri, cittadini tra i classici e il presente, Milano-
Udine, Mimesis, 2018, pp. 49-62; e cfr. anche M. Farioli, L’anomalie nécessaire. Femmes 
dangereuses, idéologie de la polis et gynécophobie à Athènes, Venezia, Edizioni Ca’ Foscari, 
2024, pp. 233-245. Sui diversi modi di rappresentazione del drammatico episodio anche nelle 
più moderne rielaborazioni della tragedia euripidea (da Corrado Alvaro a Jean Anouilh, da 
Pier Paolo Pasolini a Lars von Trier, da Christa Wolf a Arturo Ripstein) si vedano almeno M. 
Fusillo, Nuove Medee sulla scena e sullo schermo, «Dioniso» n.s. I, 2011, pp. 267-278; Id., La 
Grecia secondo Pasolini. Mito e cinema, Nuova edizione, Roma, Carocci, 2022, pp. 107-141; 
D. Susanetti, Favole antiche. Mito greco e tradizione letteraria europea, Roma, Carocci, 2017, 
pp. 213-240; A.F. Prata-R. Verano, Medea’s Long Shadow in Postcolonial Contexts, London, 
Routledge, 2024. Alla vicenda di Medea, raccontata sempre in modo differente e forse non 
ancora in modo completo e definitivo, dedicano un’interessante indagine M. Bettini-G. Pucci, 
Il mito di Medea. Immagini e racconti dalla Grecia a oggi, Torino, Einaudi, 2017.



165Formazione letteraria nel teatro ateniese del V sec. a.C.

euripideo è, del resto, costruito in funzione di questo tragico finale (vv. 
1271-1292): già nel prologo la Nutrice allude insistentemente al proposito 
omicida della madre nei confronti dei figli (vv. 36, 90-95, 98-110, 115-
118); e tra le prime battute della protagonista vi è appunto l’augurio che i 
suoi figli muoiano (vv. 112-114: ὦ κατάρατοι / παῖδες ὄλοισθε στυγερᾶς 
ματρὸς / σὺν πατρί, καὶ πᾶς δόμος ἔρροι)20.

E tuttavia, Pausania (2.3.6) ricorda che i figli di Medea furono uccisi 
non dalla madre, ma dai Corinzi, a causa dei doni nefasti che essi porsero 
a Glauce; e, parimenti, lo scoliasta euripideo (ad Med. 264 Schwartz) 
riferisce una notizia di Parmenisco, un grammatico di età ellenistica, 
secondo cui le donne di Corinto avrebbero tramato contro Medea, perché 
non volevano essere governate da una barbara, e i figli della maga sareb-
bero stati massacrati dai Corinzi presso l’altare di Era Acraia; lo scoliasta 
attesta altrove (ad Med. 9 Schwartz) che, secondo lo stesso Parmenisco, 
Euripide avrebbe avuto un compenso di cinque talenti dai Corinzi per aver 
attribuito a Medea la colpa dell’omicidio; e che questo particolare della 
leggenda della donna della Colchide fosse stato inventato da Euripide su 
richiesta dei Corinzi testimonia altresì Eliano (VH 5.21); anche Creofilo 
(fr. 9 Bernabé2 = fr. 3 Fowler = fr. sp. Tsagalis) avrebbe ritenuto respon-
sabili i Corinzi dell’uccisione dei figli di Medea: un crimine perpetrato 
dai familiari di Creonte, che avrebbero poi diffuso la falsa notizia che 
colpevole del delitto fosse stata la madre21.

20 Sui prologhi euripidei, che si configurano come nuclei narrativi in cui il personaggio 
recitante dà conto agli spettatori degli antefatti, preparandoli agli ulteriori sviluppi della trage-
dia, cfr., tra gli altri, H. Erbse, Studien zum Prolog der euripideischen Tragödie, Berlin-New 
York, de Gruyter, 1984 (il prologo di Medea è discusso alle pp. 103-118); e P. Albini, Prologo 
e azione in Euripide, «Acme» XL (2), 1987, pp. 31-50 (sul prologo di Medea cfr. pp. 33-35). 
Per un’analisi dei passi della tragedia che anticipano il proposito infanticida di Medea e ne 
connotano la progressiva evoluzione si veda C. Bevegni, Il motivo dei figli nella Medea di 
Euripide, in R. Gendre (a cura di), Λάθε βιώσας. Ricordando Ennio S. Burioni, Alessandria, 
Edizioni dell’Orso, 1998, pp. 19-25. Sul ruolo della Nutrice nella Medea e più in generale 
sulla scena tragica attica si rinvia alla monografia di G. Castrucci, Nutrici e pedagoghi sulla 
scena tragica attica, Lecce, Pensa Multimedia, 2017 (sulla Nutrice attiva nella Medea cfr., 
in particolare, le pp. 259-281).

21 Che i figli di Medea possano essere oggetto dell’oltraggio dei Corinzi è un particolare 
del mito più volte adombrato da Medea (vv. 1059-1061, 1238-1239, 1378-1383) e dallo stesso 
Giasone (vv. 1303-1305) nel corso della tragedia euripidea (cfr. B. Gentili, La «Medea» di 
Euripide, in Gentili-Perusino, Medea nella letteratura… cit., p. 31). E, anzi, come avverte 



166 Matteo Pellegrino

Altre fonti attestano invece che solo per errore i figli sarebbero stati 
ammazzati da Medea: sul fondamento di una testimonianza di Eumelo 
(fr. 5 Bernabé2 = fr. 3 Fowler), Pausania (2.3.11) racconta che Medea 
«occultava» i suoi figli nel tempio di Era, nel vano tentativo di renderli 
immortali (τὸ δὲ ἀεὶ τικτόμενον κατακρύπτειν αὐτὸ ἐς τὸ ἱερὸν φέρουσαν 
τῆς Ἥρας, κατακρύπτειν δὲ ἀθανάτους ἔσεσθαι νομίζουσαν), finché non 
fu scoperta da Giasone che la abbandonò22; questa versione del mito era 
probabilmente accolta anche dal tragediografo Carcino II (TrGF2 70 F 1e), 
secondo cui Medea era accusata di aver ucciso i figli perché questi non si 
vedevano più, e l’errore della donna sarebbe stato quello di averli «allon-
tanati» (οἱ μὲν κατηγοροῦσιν ὅτι τοὺς παῖδας ἀπέκτεινεν, οὐ φαίνεσθαι 
γοῦν αὐτούς· ἥμαρτε γὰρ ἡ Μήδεια περὶ τὴν ἀποστολὴν τῶν παίδων)23.

M.G. Bonanno, Perché Medea uccide i propri figli?, «Eikasmos» XXVIII, 2017, p. 58, «la γυνή 
Medea uccide, sì, i due bimbi in odio a Giasone, ma, allo stesso tempo, nel tentativo di sottrarli 
alla violenza nemica, più nemica di una madre disperata, la violenza degli ἀνέρες corinzi».

22 Chr. Tsagalis, Early Greek Epic Fragments I. Antiquarian and Genealogical Epic, 
Berlin-Boston, de Gruyter, 2017, p. 28, che stampa, e traduce, solo una parte del resoconto 
di Pausania (Eumel., fr. 21 Tsagalis), non si sofferma (se non fugacemente, cfr. p. 88) su 
questo episodio del mito di Medea. Come ha osservato Mastronarde, Euripides… cit., p. 52, 
κατακρύπτειν «could refer to burial or to ‘hiding in fire’, as in the stories about Thetis and 
Demeter». Sul tema mitico della ‘mancata immortalità’ cfr. A. Brelich, I figli di Medeia, «Studi 
e Materiali di Storia delle Religioni» XXX, 1959, pp. 236-238.

23 Secondo Brelich, Ibid., pp. 221-222, l’allontanamento (ἀποστολή) dei figli di Medea 
sarebbe stato dunque forse connesso con l’atto del κατακρύπτειν di cui parla Pausania sul 
fondamento di Eumelo e si sarebbe riferito al rituale compiuto nel tempio di Era; e, come ha 
rilevato Gentili, La «Medea» di Euripide… cit., p. 30, «complementare» con la versione del 
mito narrata da Eumelo sarebbe stata anche la notizia di uno scolio pindarico (ad O. 13.74g, I, 
373-374 Drachmann), secondo cui Era avrebbe promesso di rendere immortali i figli di Medea, 
per premiare la maga che rimase insensibile alle avances di Zeus; e i figli in seguito sarebbero 
stati oggetto di culto per i Corinzi. Sul mito dell’infanticidio connesso con il culto corinzio 
di Era Acraia cfr. S.I. Johnston, Corinthian Medea and the Cult of Hera Akraia, in Clauss-
Johnston, Medea. Essays… cit., pp. 44-70. Che i bambini uccisi fossero orginariamente figli 
di una dea corinzia chiamata Medea che non avrebbe avuto alcuna connessione con l’eroina 
della saga degli Argonauti ritiene invece M.L. West, ‘Eumelos’: a Corinthian Epic Cycle?, 
«The Journal of Hellenic Studies» CXXII, 2002, pp. 109-133 (poi in M.L. West, Hellenica. 
Selected Papers on Greek Literature and Thought, vol. I: Epic, Oxford-New York, Orford UP, 
2011, pp. 353-391). Su ruolo e significato di Medea in relazione alla costruzione identitaria 
di Corinto in epoca alto-arcaica ha soffermato la sua attenzione R. Dubbini, Medea sovrana 
di Corinto. Una scelta astuta nella costruzione dell’immaginario e dello spazio corinzio di 
epoca bacchiade, «DeM» 10, 2019, pp. 32-61. Sulla personalità artistica di Eumelo di Corinto, 
che si occupò dei principali temi mitologici rielaborandoli con una certa libertà in modo da 



167Formazione letteraria nel teatro ateniese del V sec. a.C.

Che l’infanticidio deliberatamente compiuto dalla maga della Col-
chide sia stato una creazione euripidea ovvero una rielaborazione di una 
già nota versione del mito è una vexatissima quaestio cui, si è ora visto, 
già le fonti antiche non hanno fornito una risposta univoca; e gli studiosi 
moderni continuano a suggerire ipotesi contrastanti, alcuni sostenendo 
l’originalità dell’opera euripidea, altri argomentando che l’uccisione 
consapevole dei figli coincidesse con la forma originaria del mito24. Per 
questa seconda ipotesi propende, nel suo fondamentale commento alla 
tragedia euripidea, Mastronarde, il quale ritiene difficilmente accertato 
(«hardly certain»: Euripides… cit., p. 52) che l’infanticidio fosse stato 
un’invenzione euripidea, anche sulla base dell’ipotesi che nei timori per 
la sorte dei figli di Medea, paventati dalla Nutrice nel prologo, gli spet-
tatori riconoscessero allusioni a una precedente versione del mito in cui 
Medea era la decisa responsabile della loro morte25. E tuttavia, non di 

attribuire un ruolo centrale alla propria città d’origine, basterà qui rinviare alla monografia di A. 
Debiasi, Eumelo. Un poeta per Corinto. Con ulteriori divagazioni epiche, Roma, “L’Erma” di 
Bretschneider, 2015. Su Carcino II cfr. Minor Greek Tragedians. Fragments from the Tragedies 
With Selected Testimonia. Edited with Introductions, Translations and Notes by M.J. Cropp, 
vol. II: Fourth-Century and Hellenistic Poets, Liverpool, Liverpool UP, 2021, pp. 60-90.

24 Su questa dibattuta questione cfr., ad es., Susanetti, in Euripide. Medea, introduzione 
e traduzione di M.G. Ciani, commento di D. S., Venezia, Marsilio, 1997, pp. 51-53; e Mastro-
narde, Euripides… cit., pp. 50-53.

25 «The nurse’s fears for the children (36, 90-5, 100-18) perhaps depend for their effect on 
the audience’s awareness of a version or versions in which Medea killed them» (Mastronarde, 
Idib., p. 53). Del resto, come osserva ancora Mastronarde, Ibidem, la questione dell’origine 
pre-euripidea del mito di Medea infanticida sarebbe definitivamente risolta se si ammettesse 
la priorità cronologica della Medea di Neofrone, in uno dei cui frammenti (TrGF2 15 F 2, vv. 
10-12) si allude espressamente al proposito omicida della protagonista: παῖδες, ἐκτὸς ὀμμάτων 
/ ἀπέλθετ᾿· ἤδη γάρ με φοινία μέγαν / δέδυκε λύσσα θυμόν; ma che la tragedia di Neofrone 
fosse anteriore al 431 è particolarmente controverso, e lo stesso Mastronarde ha riconosciuto che 
«the evidence does not support a dogmatic conclusion and disagreement will no doubt continue. 
On the balance of probabilities, however, it seems more likely that the fragments ascribed to 
Neophron come from a post-Euripidean play» (Ibid., p. 64). D’altronde, come ha argomentato 
C. Barone, Neofrone e la Medea di Euripide, «Rivista di Filologia e di Istruzione Classica» CVI, 
1978, pp. 135-136, «appare […] dubbio che un poeta mediocre quale fu Neofrone, almeno a 
giudicare dai frammenti superstiti, avesse la capacità e l’ardire di apportare una radicale modifica 
al mito, attribuendo per primo a Medea e non ai Corinzi, come voleva la tradizione, l’assassinio 
dei fanciulli». Sulla complessa questione relativa al rapporto tra l’opera di Neofrone e la Medea 
euripidea cfr. altresì Mastronarde, Ibid., pp. 57-64; Euripide. Medea. A cura di L. Galasso e 
F. Montana. Con una Premessa di F. Montanari, Milano, Mondadori, 2004, pp. 257-262; F. 
Caruso, Medea senza Euripide: un frammento attico da Siracusa e la questione della Medea 



168 Matteo Pellegrino

minore rilevanza mi pare il dato, evidenziato da Isler-Kerényi, secondo 
cui la messa in scena del capolovoro euripideo segnò una svolta nella 
storia iconografica relativa al mito di Medea:

Questa storia presenta una demarcazione chiara intorno al 430 a.C.: dopo questa 
data Medea è raffigurata quasi esclusivamente nel suo aspetto di madre infanticida 
e solo in casi isolati come maga orientale, mentre prima gli episodi sono diversi e 
manca del tutto la madre infanticida. Questa demarcazione si spiega agevolmente 
con l’impatto avuto sull’immagine di Medea dalla rappresentazione euripidea datata 
al 431 a.C. in cui l’evento saliente è proprio l’uccisione dei figli26.

In sostanza: non sappiamo se la versione del mito dell’infanticidio 
sia stata una creazione euripidea; ma certo è che, nel portare sulla scena 
questo drammatico episodio della vita di Medea, Euripide dovette com-
piere una scelta importante, destinata a restare impressa nella memoria 
dei cittadini ateniesi: rappresentata all’inizio di quella guerra che ebbe 
esiti devastanti per le sorti della polis, la Medea non poteva non incutere 
negli spettatori l’angoscioso presentimento che, al pari della maga orien-
tale, anche Atene finisse (citando ancora le parole di Ghiron-Bistagne, 
Les avatars… cit., p. 121) «par commettre un crime contre nature», 
condannando i suoi figli a una morte prematura27.

di Neofrone, in R. Gigli (a cura di), ΜΕΓΑΛΑΙ ΝΗΣΟΙ. Studi in onore di Giovanni Rizza per 
il suo ottantesimo compleanno, Catania, Consiglio Nazionale delle Ricerche IBAM, 2005, pp. 
341-354; M. Wright, The Lost Plays of Greek Tragedy, vol. I: Neglected Authors, London-New 
York, Bloomsbury, 2016, pp. 36-45; Minor Greek Tragedians. Fragments from the Tragedies 
with Selected Testimonia. Edited with Introductions, Translations and Notes by M.J. Cropp, vol. 
I: The Fifth Century, Liverpool, Liverpool UP, 2019, pp. 66-73; M. Caroli, Studi sulle seconde 
edizioni del dramma tragico, Bari, Edizioni di Pagina, 2020, pp. 107-134 (dello stesso autore si 
veda anche L’anagrafe del teatro. Cataloghi e numerazioni dei drammi greci nella tradizione 
manoscritta antica e medievale, Bari, Edizioni di Pagina, 2025, pp. 100-104); Euripides. Medea, 
herausgegeben, übersetzt und kommentiert von B. Manuwald, Berlin-Boston, de Gruyter, 2024, 
pp. 38-48, 458-462; A.T. Cozzoli, Intellettuali al bivio. Teatro, cultura e politica ad Atene nella 
seconda metà del V secolo, Pisa, Edizioni ETS, 2025, pp. 117-145.

26 Isler-Kerényi, Immagini di Medea…, cit., p. 118. Che la rappresentazione della Medea di 
Euripide abbia notevolmente influenzato l’iconografia antica ha evidenziato anche Sourvinou-
Inwood, Medea at a Shifting…, cit., pp. 253-296.

27 Che la Medea euripidea riflettesse lo stato di crisi politica che si scatenò in Atene 
nell’imminenza dello scoppio della Guerra del Peloponneso ha illustrato V. Di Benedetto, 
Euripide: teatro e società, Torino, Einaudi, 1971, pp. 121-123; sul quadro politico-militare 



169Formazione letteraria nel teatro ateniese del V sec. a.C.

In definitiva, l’esempio del dramma euripideo qui esaminato dimostra 
come Euripide, con la sua predilezione per leggende e/o varianti poco 
note del mito, disorientasse non solo quanti, tra i suoi spettatori, fossero 
relegati ai più bassi livelli della cosiddetta ‘alfabetizzazione di base’, 
ma anche coloro che, appartenenti verosimilmente a ceti socialmente ed 
economicamente più elevati, potevano a ragione considerarsi detentori 
di una buona ‘educazione letteraria’; e fu anche questa, forse, la causa 
dell’insuccesso di molte delle sue tragedie; ma ciò non ha impedito al 
sommo drammaturgo ateniese di lasciare ai posteri, come mostra la rile-
vanza della sua ricezione in ambito scolastico28, un patrimonio valoriale 
che resta tra le pietre miliari della cultura occidentale.

Abstract

This paper aims to show the formation of the literary memory of the Athe-
nians who attended the performance of Euripides’Medea.

Matteo Pellegrino 
matteo.pellegrino@unifg.it

che fa da sfondo alla rappresentazione dell’opera euripidea si vedano anche L. Bruzzese, 
Mito e politica in Euripide: la Medea del 431 a.C., in M. Di Marco-E. Tagliaferro (a cura di), 
Semeion philias. Studi di letteratura greca offerti ad Agostino Masaracchia, Roma, Aracne, 
2009, pp. 29-90; E. Irwin, Euripides’Medea and the Politics of Alliances in 431 BC, in P. 
Brillet-Dubois-B. Nikolsky-A.-S. Noel (Sous la direction de), Poétique et politique chez Eu-
ripide, Paris, Classiques Garnier, 2024, pp. 43-78.

28 Sul fondamento di una puntuale analisi dei papiri conservati, F. Pordomingo, La re-
cepción de Eurípides en la escuela: el testimonio de los papiros, in J.A. Fernández Delgado-F. 
Pordomingo, La retórica escolar griega y su influencia literaria (edición a cargo de J. Ureña y 
L. Miguélez-Cavero), Salamanca, Ediciones Universidad de Salamanca, 2017, pp. 381-418 (già 
in J.V. Bañuls-F. De Martino-C. Morenilla [a cura de], El teatro greco-latino y su recepción en 
la tradición occidental, 2, Bari, Levante, 2007, pp. 255-296) ha illustrato che il testo euripideo 
fu usato in tutti i livelli dell’insegnamento, dalla semplice citazione di un verso (ovvero di un 
passo più o meno esteso) ai più elaborati esercizi di composizione retorico-letteraria, e che 
il tragediografo fu, con Menandro (e secondo solo a Omero), l’autore preferito dalla scuola 
antica. Sulla circostanza che Euripide fosse tra i più citati autori della letteratura greca si veda 
la monografia di M. Wright, Euripides and Quotation Culture, New York, Bloomsbury, 2024.







n.s. VII, 1
(XXXV,  59)
2025

n.s. V
II, 1 (X

X
X

V
, 59) 2025 faem

n.s. VII, 1
(XXXV,  59)
2025

n.s. V
II, 1 (X

X
X

V
, 59) 2025 faem

n.s. VII, 1
(XXXV,  59)
2025

n.s. V
II, 1 (X

X
X

V
, 59) 2025 faem

€ 25,00


	Pagina vuota
	Pagina vuota



